
10 

ВЕЛИКЕ КНЯЗІВСТВО ЛИТОВСЬКЕ:  

СПАДЩИНА ТА УРОКИ /  

LIETUVOS DIDŽIOJI KUNIGAIKŠTYSTĖ:  

PAVELDAS IR PAMOKOS 

 

Stančienė Dalia Marija  

Klaipėdos universitetas (Klaipėda, Lietuva) 

 

BRESTO UNIJA – UKRAINIEČIŲ TAUTOS MODERNIZACIJA 

VAKARIETIŠKOS KULTŪROS KONTEKSTE 

 

Bresto unija – tai ne tik tarpkonfesinis dialogas, bet ir Kijevo Rusios kelias, 

įsisavinant europinės kultūros vertybes. Kaip teigia Mintautas Čiurinskas, 

„Į uniją galima žiūrėti ir kaip į bandymą Kijevo Rusios paveldą perimti ir 

adaptuoti ne pagal Maskvos, o pagal LDK valstybės istorinių realijų kuriamą 

siužetą.“ [1] 

XV a. Lietuvos Didžiosios kunigaikštystės (LDK) stačiatikiai buvo pavaldūs 

Kijevo metropolijai, padalintai į dvi dalis. Vieną, didesnę dalį, valdė Maskvą, o 

kitą, mažesniąją, – LDK. Toks pasidalijimas kėlė interesų susikirtimą: Maskva 

siekė išlaikyti visus stačiatikius savo įtakoje, o LDK bandė integruoti 

nekatalikišką visuomenės dalį ir priartinti prie vakarietiškai orientuotos didžiųjų 

kunigaikščių politikos. Tokios integracijos bandymu tapo Bažnytinė unija, t. y. 

Abiejų Tautų Respublikos stačiatikių ir katalikų Bažnyčių sąjungos sutartis.  

Iš katalikų pusės aktyviausias Bažnytinės unijos teoretikas ir pagrindėjas 

buvo jėzuitas, pirmasis Vilniaus universiteto rektorius, kontrreformacijos 

veikėjas ir rašytojas, Zigmanto Vazos pamokslininkas Petras Skarga. Iš 

stačiatikių pusės – Kijevo ir visos Rusios metropolitas Mykolas Rahoza.  

1596 10 06 Brastoje buvo sušauktas stačiatikių vyskupų sinodas, kuriame 

buvo svarstomi Romos popiežiaus Klemenso VIII patvirtinti Bažnytinės unijos 

nuostatai. Sinodas iš karto pasidalijo į dvi priešiškas grupes: unitai, kurie pritarė 

ir stačiatikiai (dizunitai) – nepritariantys unijai. Abi grupės posėdžiavo atskirai.  

1596 10 09 Bresto Šv. Mikalojaus cerkvėje Kijevo metropolitas Mykolas 

Rahoza iškilmingai paskelbė unijos aktą, ratifikuojantį sąjungą tarp Katalikų 

Bažnyčios ir stačiatikių Kijevo metropolijos. Stačiatikių grupė (dizunitai) 



11 

atsisakė pripažinti aktą. Tokiu būdu Bažnytinė unija suskaldė LDK stačiatikių 

Bažnyčią į unitus ir dizunitus.  

1596 12 15 Lenkijos karalius ir Lietuvos didysis kunigaikštis Zigmantas 

Vaza savo universalu patvirtino aktą, įteisinantį Kijevo stačiatikių metropolijos 

sąjungą su Romos popiežiumi. Taip buvo įkurta Unitų Bažnyčia (nuo XVIII a. 

vadinama graikų apeigų Katalikų Bažnyčia), pripažįstanti popiežiaus valdžią, 

dogmas ir svarbiausias Katalikų Bažnyčios apeigas, tačiau išlaikanti savo 

struktūrą ir vidaus organizaciją, hierarchiją, senąsias Rytų bažnyčios apeigas, 

bažnytinės slavų kalbos vartojimą pamaldose. Graikai katalikai tapo pavaldūs 

Kijevo metropolitui, kuris XVII a. savo rezidenciją perkėlė į Vilnių.  

Zigmantas Vaza rėmė ne tik pačią Bažnytinę uniją, bet ir pažadėjo sulyginti 

unitų vyskupų teises su katalikų vyskupų teisėmis. Uniją taip pat rėmė dauguma 

katalikybę išpažįstančių didikų: Mikalojus Radvila Našlaitėlis, Leonas Sapiega ir 

kiti. Stačiatikių didikai taip pat norėjo, kad jų Bažnyčios vyskupai, kaip ir 

katalikų vyskupai, įgytų tokį pat socialinį statusą ir turėtų vietas Senate ir 

seimeliuose. Karaliaus pažadas sulyginti unitų ir katalikų vyskupų teises į Unitų 

Bažnyčią pritraukė nemažai stačiatikių didikų.  

Stačiatikiai (dizunitai) po Bresto unijos neteko daugelio savo sakralinių 

pastatų. LDK valdovų pritarimu dizunitų šventovės buvo perduotos unitams, o 

naujų bažnyčių statyba buvo beveik visiškai sustabdyta. Dizunitai tik 1633 m., 

LDK valdovui Vladislovui IV patvirtinus patriarcho Teofano sudarytą stačiatikių 

dizunitų hierarchiją su metropolitu Piotru Mochila priešakyje, atgavo anksčiau 

turėtas teises. Tokiu būdu Lietuvos ir Lenkijos stačiatikiai XVII a. formaliai 

turėjo dvi lygiagrečias bažnytines hierarchijas 

Susikūrusi Unitų bažnyčia susidūrė su stoka gerai parengtų dvasininkų, 

kadangi neturėjo tinkamai išplėtotos savos švietimo sistemos jiems parengti. 

Padedant jėzuitų ordinui 1617 m. buvo įsteigtas graikų apeigų katalikiškas vyrų 

vienuolių Bazilijonų ordinas (lot. Ordo Sancti Basilii Magni), kurio misija, – tai 

pastoracinė ir šviečiamoji veikla. 1631 m. popiežius Urbonas VIII patvirtino 

ordino chartiją.  

Bazilijonai aktyviai prisidėjo prie bažnyčių, vienuolynų statybų, kūrė 

mokyklas, spaustuves ir organizavo leidybinę veiklą. Bazilijonų mokyklos buvo 

populiarios Ukrainos žemėse. Vietos gyventojai labiau pasitikėjo vienuolijų 

mokykloms negu pasaulietinėms. Beveik trečdalis mokinių tapdavo unitų 

dvasininkais. 

Ordino veikloje didelis dėmesys buvo skiriamas jaunimo ugdymui. 

Panaikinus jėzuitų ordiną, bazilijonai gavo keletą jėzuitų kolegijų. 



12 

XVIII amžiaus pabaigoje bazilijonai vadovavo dvidešimt šešioms mokykloms, 

jiems priklausė 4 spaustuvės. Ordino klestėjimo laikotarpis baigėsi Abiejų 

Tautų Respublikos padalijimais XVIII amžiaus antrojoje pusėje. Austrijos, 

Prūsijos ir Rusijos imperijos pasidalino visą jungtinės Lietuvos Didžiosios 

Kunigaikštystės ir Lenkijos Karalystės valstybės teritoriją.  

Kijevo metropolija buvo padalyta į dvi dalis: viena atiteko Austrijai, kita – 

Rusijai. Žemėse, atitekusiose Rusijos imperijai, imperatorės Jekaterinos II 

įsakymu 1795 m. pradėta persekioti unitus, ypač bazilijonų vienuolijas. Valdant 

carui Nikolajui I buvo sunaikinta Graikų apeigų Katalikų Bažnyčia, talkinant 

metropolitui J. Semaškai. 1827 caro įsakymu bazilijonų vienuolynai buvo 

paversti stačiatikių vienuolynais. 

Kiek ilgiau bazilijonai išsilaikė Galicijoje. 1939 m. Sovietų Sąjungai užėmus 

Rytų Galiciją (Vakarų Ukrainą) bazilijonų veikla buvo uždrausta per Antrąjį 

pasaulinį karą. 1989 m. gruodžio 1 d. Ukrainos Graikų apeigų Katalikų 

Bažnyčia buvo legalizuota ir šiandieną yra trečia tarp kitų religinių konfesijų. 

Pritariant Čiurinskui, galime teigti, kad „Unitų istorinis patyrimas ir 

lemiamieji Bažnytinės unijos kovų ženklai lengvai tapdavo visos įvairiatautės ir 

įvairiakalbės visuomenės, visų pirma jos elito, savastimi, veikiant gyvavusiam 

interkalbų – lotynų, lenkų, taip pat rusėnų – faktoriui“ [2], prisidėjusiam prie 

asmenybės tapimo istorinės atminties simboliu. Sėkminga Vakarų ir Rytų 

kultūrų sąveika religinės motyvacijos pagrindu suteikė Ukrainos, ypač Vakarų, 

visuomenei asmens ir bendrijos identiteto suvokimą, įgyvendinant bendrąjį 

gėrį, ginant laisvę ir žmogaus teises. 

 

1. Mintautas Čiurinskas. 2006. Tarpkonfesinė sąveika ir tikybinio identiteto paieškos 

Lietuvos didžiojoje kunigaikštystėje XVI a. pab.–XVII a. I pusėje: akcentai Rapolo 

Korsako „Juozapo Benjamino Rutskio gyvenime“ (1640), Literatūra 48 (7), p. 35. 

2. Ten pat, p. 35. 

 

 

  


