
194 

Balsys Rimantas  

Klaipėdos universitetas (Klaipėda, Lietuva) 

 

GAIDYS (VIŠTA) LAIDOTUVIŲ RITUALUOSE: KAI KURIOS 

LIETUVIŲ IR UKRAINIEČIŲ PAPROČIŲ PARALELĖS 

 

Šio pranešimo tikslas – nustatyti, kiek ir kokie gaidžio (vištos) aukojimo 

ritualų atskiri elementai fiksuojami XVII – XX a. pr. lietuvių ir ukrainiečių, o 

taip pat ir kitų kaimyninių tautų laidotuvių papročiuose ir tautosakoje, kokia jų 

prasmė, kiek ir kokių šių papročių refleksijų dar galima aptikti ir XX a. 

pabaigoje – XXI a. pradžioje. 

XV-XVII amžiaus rašytiniuose šaltiniuose užfiksuoti duomenys rodo, jog 

gaidžiai / vištos lyginant su kitais gyvūnais aukojami kur kas gausiau ir dažniau. 

Matyt dėl to ir tikslų spektras labai platus – nuo atskiros kultūros (pavyzdžiui, 

javų) derlingumo ar kurios nors veislės gyvulių gausos užtikrinimo iki viso ūkio 

sėkmės, klestėjimo; nuo prašymo sergėti žmogų, siekio permaldauti visų dievų 

pyktį iki gaidžio aukojimo per šermenis ir laidotuves. 

Tokio aukojimo refleksija galėtume laikyti J. Basanavičiaus užrašytą 

laidotuvių paprotį: „Prieš pat išlydėjimą numirėlio vienas ar kitas palydovas pjauja 

gaidį ir meta ant žemės, o žmonės per jo dar kruviną kūną pereina. Gaidžio mėsa 

paskui suvalgoma, o jo dvasia pavirstanti in žirgą, ant kurio velionis savo ilgoje 

kelionėje gal jot ir aname sviete, reikalui atsitikus, iš jo pasinaudotie“ [1]. 

Atkreiptinas dėmesys į tai, jog panašūs papročiai žinomi ir kaimyninėse 

tautose, ir gana atokiai viena nuo kitos gyvenančioms ir tiesioginių ryšiu, regis, 

niekada neturėjusioms tautoms.  

Pavyzdžiui, Indonezijoje dajakai mirusiajam nat krūtinės pririšdavo vištą, 

Borneo provincijoje laidotuvių metu vištą aukodavo, o Sumatroje vištos krauju 

apšlakstydavo karstą [2]. 

Moldovos Republikos teritorijoje gyvenantys ukrainiečiai ir XX a. laikėsi 

tradicijos laidojant mirusįjį per dar neužkastą duobę, kurioje jau paguldytas 

mirusysis, perduoti dvi bet kokios spalvos vištas duobkasiams. Šią apeigą 

privalo atlikti moterys – mirusiojo giminaitės [3]. XX a. šios apeigos paskirtis 

aiškinama taip: „…kai ateis pasaulio pabaiga ir visus mirusiuosius pakvies į 

Paskutinį teismą, vištos turės nukapstyti nuo kapo žemes“. Dėl to prieš 

paduodant vištoms švariai nuplaunamos ir atrišamos iki tol supančiotos kojos 

[4]. Dar vienas griežtas reikalavimas – vištų negalima pakeisti jokiu kitu 



195 

paukščiu ar gyvuliu, tik žuvimis. Tiesa, XX a. jau nebežinoma kodėl ši 

(tiksliau – tokia) išimtis gali būti taikoma. 

Kai kuriuose Rumunijos regionuose artima mirusiojo giminaitė paduoda 

juodą / margą vištą /gaidį duobkasiui, kai šis jau būna užbėręs karstą žemę. 

Tikima, jog tokiu būdu paduota višta / gaidys atveria mirusiojo sielai vartus į aną 

pasaulį, arba – višta / gaidys karkdami kviečia paskui save mirusiojo sielą [5].  

Panašus paprotys žinomas ir Karpatų-Bukovinos regiono ukrainiečiams. 

Laidotuvių metu vištą duoda tam, kuris mirusįjį perkeliant į karstą laikė jį už 

galvos, arba duobkasiui. Tikima, kad višta turėtų mirusiajam nurodyti / apvalyti 

kelią į aną pasaulį [6].  

Vakarų Lietuvoje žinoma bent dešimt kalnų (alkakalnių), kurių pavadinimai 

turi šaknį gaid-: Gaidžio kalnas (Salantai, Kretingos rajonas) Mockaičių 

Gaidkalnis (Barstyčių seniūnija, Skuodo rajonas); Gaidpilė (pilkapis, Dovainiai, 

Platelių seniūnija, Plungės rajonas); Gaidžiokalnis (Gintalai, Varnių seniūnija, 

Telšių rajonas); Gaidžiokalnis, Žąsiukalnis (Beržė, Laukuvos seniūnija, Šilalės 

rajonas). Dar minėtini Vištkalnis, Vištpilė (Krikliai, Micaičių seniūnija, Šiaulių 

rajonas); Vieškalnis, Vištkalnis (Naujakaimis, Girkalnio seniūnija, Raseinių 

rajonas). Taip pat Gaidsalė Platelių ežero užutekyje (Platelių seniųnija, Plungės 

rajonas). Didžioji jų dalis (kalnai) – senosios laidojimo vietos.  

Bemaž visi šie objektai apipinti padavimais, legendomis, sakmėmis. 

Dažniausiai jose vienu ar kitu pasirodo gaidys. Pavyzdžiui, padavime apie 

Salantų Gaidžio kalną sakoma: „…šalia gyvenęs valstietis sykį sumanė nukirsti ir 

nešti į turgų gaidį. Išėjęs kirvio, grįžęs tvarte gaidžio neberado. Visur jo ieškojo, 

gaidys tarsi žemėn prasmego. Pavargęs prisėdo ir staiga išgirdo jį giedant 

kalvoje prie Salanto. Nubėgęs ir ten gaidžio neradęs, tik giedojimas sklidęs iš 

kalno. Nuo to laiko gaidys po vidurnakčio šaižiu giedojimu šiurpindavęs 

praeivius. Esą, nuo to laiko kalvą salantiškiai praminė Gaidžio kalnu [7]. 

Legenda gretintina su kitomis panašiomis legendomis, kurių paskirtis įspėti, 

jog žmonėms čia nedera naktimis lankytis. Tokie lietuvių ir kitų tautų legendose 

pasikartojantys motyvai (kai iš kalno sklinda gaidžio ar žmonių giedojimas, 

vargonų muzika ir pan.) leidžia kelti hipotezę, apie tokių objektų sąsajas su 

ikikrikščioniškuoju mirusiųjų kultu, mirusiųjų laidojimo papročiais, pagarba 

protėvių palaidojimo vietoms. Tą ir patvirtina archeologiniai duomenys. 

 

1. Iš gyvenimo vėlių bei velnių. Surinko dr. J. Basanavičius. Chicago: Turtu ir Spauda 

„Lietuvos“, 1903, L-LI; dar žr. Vykintas Vaitkevičius. Mosėdžio ir Salantų senosios 

šventvietės. Liaudies kultūra. Nr. 3. Vilnius, 1995, 14. 



196 

2. Leo Frobenius. Die Weltanschauung der Naturvőlker. Weimar, 1898, 26. 

3. Романчук А. Обряд передачи курицы над могилой у булаештских украинцев и 

его восточнороманские и славянские параллели: общее и особенное // 

Філологічний часопис: збірник наукових праць. – Вип. 1 (9). – Умань: Візаві, 

2017. 71. 

4. Бушкевич С.П. Курица // Славянские древности. Этнолингвистическии 

словарь. Т. 3 (К–П). Толстой Н. И. (ред.) – М.: Международные отношения, 

2004. 64. 

5. Salantai: Salantams 450 metų, 1556–2006. Sudarė ir redagavo Paulius Vaniuchinas, 

Audronė Pociutė. – Salantai: Salantų miesto bendruomenė, 2006, 8.  

 

 

  


